LIMINALES. Escritos sobre psicologia y sociedad / Universidad Central de Chile 111
ISSN 0719-1758 ed. impresa. ISSN 0719-7748 ed. en linea. pp. 111-136

Carnaval, expresion de la fantasia: Una respuesta
colectiva y politica al trauma colonial

Carnival, expression of fantasy: A collective and political
response to colonial trauma

Recepcion: 25 de marzo de 2025 / Aceptacion: 16 de abril de 2025

Amanda Abigail Garcia de Mendonga!
Rita Maria Manso de Barros?

DOI: https://doi.org/10.54255/lim.vol14.num29.5
Licencia CC BY 4.0.

1 Magister en Psicoanalisis y Politicas Publicas, Universidad del Estado de Rio de Janeiro.
Afiliacion: Psicoanalista independiente.

Autora para correspondencia: Calle Castaila, 142. Nueva Santa Maria, Azcapotzalco, Ciudad
de México. Codigo postal: 02800. Correo electronico: amandaabigail.gm@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0009-0003-1508-5545

2 Doctora en Teoria Psicoanalitica en el Instituto de Psicologia de la Universidad Federal do
Rio de Janeiro (UFRJ). Posdoctorado en el Laboratorio de Psicoanalisis, Sociedad e Politica
del Instituto de Psicologia de la Universidad de Sdo Paulo (USP).

Afiliacion: Profesora Titular del Departamento de Fundamentos da Educacién de la
Universidad Federal del Estado do Rio de Janeiro (UNIRIO). Profesora del Programa de
Maestria Profesional em Psicoanalisis e Politicas Publicas de la Universidad del Estado do
Rio de Janeiro (UERJ). Profesora de los Programas de Posgrado en Psicoanalisis, Maestria
y Doctorado de la Universidad del Estado do Rio de Janeiro (UERJ).

Rua Santa Clara, 266/apto. 801. Copacabana, RJ, Brasil. Cédigo postal: 22041-012.

Correo electronico: rita.barros@unirio.br/ritamanso2008@gmail.com

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7603-8062


https://doi.org/10.54255/lim.vol14.num29.5
mailto:amandaabigail.gm@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-1508-5545
mailto:rita.barros@unirio.br
mailto:ritamanso2008@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7603-8062

Carnaval, expresién de la fantasia: Una respuesta colectiva y politica al trauma colonial
Amanda Abigail Garcia de Mendonga y Rita Maria Manso de Barros. Vol XIV. N° 29. Diciembre 2025

Resumen

En este articulo se teje una relacion entre el carnaval que se hace en las calles
de Rio de Janeiro en Brasil y el psicoandlisis. El estudio surge cuando se
interroga qué puede una fiesta popular contar sobre la constitucion de un
pueblo. Esta investigacion nace de la constatacion de que las ciudades
que tienen reconocidos festejos de carnaval también son ciudades que
fueron relevantes en el periodo colonial. Apostamos por el carnaval como
instrumento de analisis de nuestra gente, como elaboracion fantasiosa, como
efecto del trauma colonial de nuestra historia. El carnaval es un festejo que
se insurge contra el Superyo de la Cultura y todo el conglomerado de normas
sociales — estas que tienen como Ideal del Yo la figura del colonizador. Todo
este proceso acarrea efectos inconscientes para la organizacion de una cultura
y su pueblo. Asi, localizamos el carnaval como un movimiento de creacion
con el vacio dejado por un no nombramiento y no reparacion de violencias.

Palabras clave: carnaval; psicoandlisis; trauma colonial

Abstract

In this article, a connection is woven between the carnival that takes place in
the streets of Rio de Janeiro, Brazil, and psychoanalysis. The study emerges
from the question of what a popular festivity can reveal about the constitution
of a people. This investigation arises from the observation that cities with
recognized carnival celebrations are often those that played central roles
during the colonial period. We propose carnival as a tool for analyzing
our people — as a fantasy elaboration, as an effect of the colonial trauma
embedded in our history. Carnival is a celebration that revolts against the
Superego of Culture and the entire set of social norms — those that hold
the figure of the colonizer as their Ego Ideal. This entire process generates
unconscious effects in the organization of a culture and its people. Thus, we
identify carnival as a creative movement that emerges from the void left by
the lack of naming and reparation of historical violence.

Keywords: carnival; psychoanalysis; colonial trauma



LIMINALES. Escritos sobre psicologia y sociedad / Universidad Central de Chile 113
ISSN 0719-1758 ed. impresa. ISSN 0719-7748 ed. en linea. pp. 111-136

Introduccion

Si bien Freud (1905/1976) escribe un articulo sobre el chiste y su rela-
cidon con el inconsciente, sin lugar a duda, el campo del humor fue poco
explorado por el psicoanalisis a lo largo de su historia y atin menos lo
fueron las festividades populares. De hecho, el bajo interés sobre el campo
comico fue apuntado por el autor ruso Mikhail Bakhtin, en su obra titu-
lada 4 Cultura Popular na ldade Média e no Renascimento: O contexto de
Francgois Rabelais. Bakhtin escribe “el riso popular y sus formas consti-
tuyen el campo menos estudiado de la creacion popular. . . . Entre las nume-
rosas investigaciones consagradas a los ritos, mitos y a las obras populares
liricas y épicas, el riso ocupa apenas un discreto lugar” (Bakhtin, 1965/
2010, p. 3, traduccion libre). El carnaval trac en su centro justo la unidén
entre estos dos marginales: el comico y la fiesta popular.

En la investigacion, partimos del presupuesto de que trabajar el
carnaval y el psicoanalisis juntos para pensar la constitucion de un pueblo
y sus rasgos traumaticos a lo largo de la historia es un acto investigativo
de posicion decolonial. Asi, el articulo que presentamos entra en el campo
de psicoanalisis y cultura, dando un enfoque especifico al carnaval, y es
fruto de una tesis de maestria presentada en el programa de Psicoanalisis y
Politicas Publicas de la Universidad del Estado de Rio de Janeiro (UERJ)
que se titulod Psicandlise e carnaval de rua do Rio de Janeiro: a folia entre
a fantasia e o trauma colonial. Asi, el presente articulo propone interrogar
como el carnaval que se hace en la calle se relaciona con el Brasil colonial,
a partir de la dimension del trauma en psicoanalisis y de una respuesta a lo
traumatico que atraviesa algo de la fantasia a nivel colectivo. Esta respuesta
encuentra en las mascaras y en la risa un canal para desahogar y elaborar
aquello que corta, que hiere. Por lo tanto, Dionisio aqui se encuentra en el
escenario personificado en la figura de Momo, el llamado rey del carnaval.

Los lectores de otros paises de América Latina podrian preguntarse qué
interés tiene lo que cuenta el carnaval sobre los brasilefios, pero el punto
clave es qué puede una festividad popular decir de su gente, qué puede lo
popular ensefar al psicoanalisis y como hablar de estudios decoloniales
si no miramos a lo que es local. El filésofo argentino Rodolfo Kusch, en
su libro originalmente de 1962, América Profunda, en el que investiga el



114 Carnaval, expresién de la fantasia: Una respuesta colectiva y politica al trauma colonial
Amanda Abigail Garcia de Mendonga y Rita Maria Manso de Barros. Vol XIV. N° 29. Diciembre 2025

pensar americano®, defiende que para realmente conocer “no se trataba
de hurgarlo todo en el gabinete sino de recoger el material viviente en las
andanzas por las tierras de América, y comer junto a su gente, participar de
sus fiestas (...)” (Kusch, 1962/2020, p. 19). Por lo tanto, el presente articulo
puede ser leido a través de una dptica que justamente pretende traer lo que
es de la calle, de la cultura popular a las revistas, congresos, universidades.

Ademas, entendemos que articular psicoandlisis y estudios decolo-
niales, en este caso a partir de la articulacion con una festividad popular,
es un intento de estar a la altura de nuestra época, como nos sefiala Lacan
en su texto Subversdo do Sujeito e Dialética do Desejo no Inconsciente
Freudiano (Lacan, 1960/1998). Cuando nos da dicho senalamiento, Lacan
también cuestiona: “;Como podria alguien hacer de su ser el eje de tantas
vidas sin nada saber de la dialéctica que lo compromete con esas vidas en
un movimiento simbo6lico?” (Lacan, 1960/1998, p. 322, traduccion libre).
Sobre la dialéctica, palabra que deriva del griego y significa literalmente
“caminar entre ideas”, Lacan menciona en el parrafo anterior, en la misma
pagina 322, que la dialéctica no es individual, sino que reside en la rela-
cion de satisfaccion del sujeto que se da con todos aquellos con quienes
esta satisfaccion se asocia en la obra humana. Es en la relacion con el otro,
con la obra humana, con la cultura, donde opera una dialéctica. Ademas, €l
afiade que esta dialéctica implica un compromiso en un movimiento que es
simbolico, que se manifiesta a través de la palabra, por lo tanto, mediante el
lenguaje en acto, mediante la palabra plena. El carnaval de la calle, nuestro
objeto de investigacion, también opera a partir de una dialéctica porque, s6lo
en la medida en que esta satisfaccion es compartida, es posible el carnaval.

Antes de seguir con la introduccion, es valido aclarar a quienes leen,
muy brevemente, qué es el carnaval que se hace en la calle, al cual, en este
estudio, nos referiremos como ‘“carnaval de calle”, traduccion literal de
como se dice en portugués, carnaval de rua. El carnaval de Rio de Janeiro
es mundialmente conocido principalmente por los desfiles de las llamadas
“Escuelas de Samba” (los grupos organizados que presentan su desfile
alrededor de un tema especifico) con sus grandes carros alegoricos en el
“sambodromo” (el espacio donde se hace el desfile). Sin embargo, ademas
del desfile que ocurre en las noches de carnaval, desde muy temprano en
la mafiana ya hay festividad por las calles: el carnaval de calle. Se trata, en

3 Kusch se refiere al continente cuando habla de América, que en modo alguno es sindénimo
del pais Estados Unidos de América.



LIMINALES. Escritos sobre psicologia y sociedad / Universidad Central de Chile 115
ISSN 0719-1758 ed. impresa. ISSN 0719-7748 ed. en linea. pp. 111-136

realidad, de muchos grupos musicales autonomos, los llamados “blocos”,
que gratuitamente tocan mientras caminan por las calles en diferentes partes
de la ciudad, y la gente va siguiendo al bloco que eligié en una mafiana, por
ejemplo, con sus disfraces y acompafiando el canto con alegria y cierto espi-
ritu jugueton. En la tarde van al encuentro de otro bloco y asi pasan el dia.

Siendo asi, la eleccion del tema de manera amplia, es decir, psicoana-
lisis y carnaval, esta atravesada por dos cuestiones: qué dice el carnaval
sobre la gente, el territorio y la historia, y la otra es que creemos que un
tema como el carnaval enlazado al psicoanalisis sefiala hacia perspectivas
decoloniales en psicoanalisis. Sin duda, esa rendija de la decolonizacion en
el psicoanalisis ya esté abierta desde hace mucho, si pensamos en nombres
como Frantz Fanon y Neusa Santos Souza, por ejemplo, pero creemos
que todavia hay un largo camino por recorrer y es hacia ese camino que
dirigimos nuestra mirada para contribuir con el aumento de su tamafio e
intensidad, trayendo esta discusion a la mesa, a la calle, al psicoanalisis,
donde sea que se cjerza. Asi, la tarea a la que se propuso la investigacion
y que presentamos en este articulo es reflexionar sobre la relacion entre el
psicoanalisis y la cultura brasilefia; especificamente, con la cultura de Rio
de Janeiro, y para ello elegimos el carnaval que se festeja en la calle.

Metodologia

Con respecto a la parte metodologica, nos preguntamos como utilizar
el método psicoanalitico, el Unico posible en psicoanalisis, para trabajar
eventos sociales y colectivos. El método psicoanalitico es un método parti-
cular que tiene en la nocién de inconsciente su clave principal, la asocia-
cion libre como su base, y que, con Lacan, hace uso de la categoria de
sujeto que se diferencia radicalmente de la nocion de individuo. Al esta-
blecer sus bases, paradigmas y método, el psicoanalisis realiza una cisura
con los métodos de la ciencia clasica, ya que estos se muestran insuficientes
o imposibles de aplicar al psicoanalisis. Freud pretendia que el psicoanalisis
se afianzara en el campo cientifico; sin embargo, Lacan hace una torsion al
afirmar que el psicoanalisis conforma otro campo, aunque si, esto es cierto,
deriva del campo de la ciencia. Siendo asi, el psicoanalisis establece su
método: el método psicoanalitico (Elia, 2000, p. 20). Una praxis que opera
sobre el inconsciente es algo muy especifico y, por lo tanto, no le servirian



116 Carnaval, expresién de la fantasia: Una respuesta colectiva y politica al trauma colonial
Amanda Abigail Garcia de Mendonga y Rita Maria Manso de Barros. Vol XIV. N° 29. Diciembre 2025

métodos que tienen su operacioén enfocada en cuestiones del campo de la
conciencia, como lo hace la ciencia moderna.

En esta investigacion, mas que psicoanalizar el carnaval, se pretende
carnavalizar el psicoanalisis. ;jEsto qué quiere decir? Carnavalizar el
psicoanalisis aparece como posicion politica de investigacion porque lleva
lo popular para dentro de la academia; pone lo popular, en nuestro caso,
el carnaval abierto y gratuito que se hace en las calles de Rio de Janeiro,
como algo que nos ensefia sobre las manifestaciones del inconsciente a
nivel social. Las experiencias de territorio, sumadas al saber psicoanalitico,
nos hablan de un saber local tal vez indispensable si se quiere abogar por un
psicoanalisis decolonial, latinoamericano.

Siendo asi, esta investigacion, aunque no es exactamente clinica, atra-
viesa algo de los efectos clinicos del colectivo sobre el singular y busca cola-
borar en la construccion del psicoandlisis brasilefio y, para ello, se considera
importante la aproximacion con la cultura brasilefia. De la misma manera
que cuando recibimos un paciente en nuestra clinica no hacemos presupo-
siciones, sino que nos ponemos a escuchar antes de todo, para investigar el
carnaval con el método psicoanalitico primero nos acercamos al fendmeno
y luego nos pusimos a escucharlo e incluso a vivirlo, luego y a leer sobre
ello a partir de diversos autores que aparecen como referencia a lo largo del
texto* para, entonces, empezar a extraer consecuencias y deducciones. Por
esta razon, apostamos por el carnaval de calle como instrumento de analisis
de nuestra gente, como elaboracion fantasiosa, como efecto de lo trauma-
tico de nuestra historia tanto en el carnaval como en la constitucion de la
poblacion brasilefia. Como nos sefialan Ribeiro y Mendonga (2021, p. 106,
traduccion libre), “mas alla del efecto discursivo del lazo social, sabemos
de las marcas de los significantes sobre los sujetos, nacidos en un pais que
se origind sometido a un discurso racista que, imaginaria y simbolicamente,
marca los cuerpos de los sujetos”. De esta forma, el carnaval corresponde
de alguna manera a un saber-hacer con estas marcas.

El principio de dicha investigacion nace con preguntas que giraban
tal cual la figura mitologica brasilefia del Saci Pereré — joven travieso
con solo una pierna, que fuma una pipa, bromista como el carnaval y que,
segun la leyenda, causa todos los remolinos que surgen en el mundo. De

4 Véanse, por ejemplo, Fernandes (2019), Milan (1986), Pinheiro (1995), Almeida (2020) y
Frydberg et al. (2020).



LIMINALES. Escritos sobre psicologia y sociedad / Universidad Central de Chile 117
ISSN 0719-1758 ed. impresa. ISSN 0719-7748 ed. en linea. pp. 111-136

esta manera, tal cual remolino de Saci, surgieron las preguntas: ;Por qué
celebramos el carnaval? ;Por qué lo hacemos también en la calle? ;Por
qué dicha celebracion se transform6 en una marca (o mascara) de Brasil?
(Qué dice de los brasilefios y su historia? Sin embargo, una investigacion
no puede tener por objetivo responder o guiarse por tantas preguntas.

De esa manera, la pregunta que gui6 la investigacion interroga qué tiene
de traumatico lo que fantaseamos cuando nos disfrazamos?® — pregunta
formulada después de muchos afos de presencia en la calle en época de
carnaval, también lecturas y que se dedica a cuestionar, por lo tanto, cual
seria el trauma involucrado en el carnaval a partir de la hipotesis de la fantasia
colectiva carnavalesca. La nocidn de trauma en la pregunta guia se formulo
a partir de la constatacion de una “coincidencia”: el hecho de que los lugares
que producen las mejores celebraciones de carnaval en la calle son también
lugares que fueron muy centrales politica y/o econdémicamente en la época
de la colonizacion (Rio de Janeiro, Recife/Olinda, Salvador y Diamantina).

Los primeros barcos que llegan al territorio que vino a llamarse Brasil
atracan en el estado de Bahia, del cual hoy la capital es Salvador; Diamantina
estd en el estado de Minas Gerais, uno de los estados mas importantes de
la historia brasilefia pues, como el mismo nombre indica, alla se encontro
mucho oro y piedras preciosas, siendo hasta el siglo XVIII uno de los
territorios mas importantes de la corona portuguesa; Recife y Olinda, dos
ciudades pegadas, ubicadas en el estado de Pernambuco, fueron palco de la
ocupacion holandesa en el nordeste hasta que Portugal recuper6 su mando;
por ultimo, el territorio en que se concentra nuestro estudio, la ciudad de
Rio de Janeiro, capital por afios en la Republica, uno de los grandes puertos
de comercio de personas esclavizadas en la época colonial y que incluso
llego a ser capital de Portugal cuando el rey portugués Juan VI se mudo a
Rio con su familia, nobles y funcionarios huyendo de las invasiones napo-
lednicas. No es menor el hecho de que un rey vaya a vivir en la colonia en
términos de influencia en la mentalidad e historia de un pueblo.

Para desarrollar la investigacion, nos pusimos a buscar qué produc-
ciones habia sobre psicoanalisis y la mas grande manifestacion popular de
Rio de Janeiro, el carnaval, y no encontramos mucho. Se hizo el trabajo de

5 En portugués, idioma original de la investigacion universitaria en la que se basa este
articulo, la pregunta comporta un juego de palabras, ya que disfrazarse en portugués se dice
“fantasiar”, de manera que la pregunta queda: “O que fantasiamos quando nos fantasiamos?”.



118 Carnaval, expresién de la fantasia: Una respuesta colectiva y politica al trauma colonial
Amanda Abigail Garcia de Mendonga y Rita Maria Manso de Barros. Vol XIV. N° 29. Diciembre 2025

revision bibliografica a través de la Plataforma Sucupira, plataforma guber-
namental que retne los trabajos académicos de las universidades brasilefias.
Al buscar la palabra “carnaval” el 22 de febrero de 2022, se encontraron
887 resultados. De todos los resultados, solo uno hace mencién al psicoana-
lisis, al menos en el titulo: una tesis doctoral del programa de posgrado en
Psicoanalisis, Salud y Sociedad de la Universidad Veiga de Almeida, orien-
tada por Marcio Tadeu Ribeiro Francisco y presentada en 2020 por su autor
Otto Guilherme Gerstenberger Junior, titulada O imagindrio dos prestadores
de servigo do carnaval sobre prevengdo do HIV: uma reflexdo psicanalitica.
Ademas de esta tesis, también encontramos una disertacion de maestria del
programa de posgrado en Memoria Social de la Universidad Federal del
Estado de Rio de Janeiro, de 2015, titulada As mdscaras do carnaval no
cenario carioca: uma contribuicdo a Memoria Social, de la autora Monica
Menezes Perny, que, aunque no menciona el psicoanalisis en el titulo, tiene
como orientadora a la psicoanalista Denise Maurano.

Ademas de la consulta a la Plataforma Sucupira, también se revisaron los
archivos de diversas universidades y escuelas de psicoanalisis. En esta parte de
la investigacion de revision bibliografica, donde mas encontramos material fue
en la Asociacion Psicoanalitica de Porto Alegre (APPOA). En la produccion de
la APPOA hay siete textos que abordan algiin aspecto sobre el carnaval, todos
de 2011. Por ultimo, también encontramos un articulo en la Revista Extraprensa
de la Universidad de Sdo Paulo, titulado 4 Fantasia de Carnaval: um ensaio a
partir de Hegel e Freud, de Adriano Bueno Kurle. Sin embargo, aunque el titulo
menciona a Freud, la fantasia asume un lugar diferente al del psicoanalisis, ya
que el autor la entiende como un producto de la imaginacion, abstracto, y como
una actividad de creacidon de un mundo paralelo. De tal forma que, aunque el
articulo aborda el carnaval y Freud en su contenido, la lectura que hace de esta
relacion esta mas centrada en la filosofia hegeliana que en el psicoanalisis.

Con el psicoanalisis, sabemos que la fantasia ocupa un lugar central
en la relacion del sujeto con el mundo tal como lo vivimos, mediando este
contacto, y no se trata, por lo tanto, de algo paralelo. Asi, el psicoanalisis
nos ensefia que la realidad es fantasmatica: al final, lo que realmente guia
y estructura al sujeto es la realidad psiquica. Incluso la forma con la que
el sujeto se enfrenta a la realidad material esta atravesada por la realidad
psiquica. Ademas, la fantasia no es solo un producto de la imaginacion, ya
que se articula a partir de contenidos reprimidos inconscientes y sirve como
contencion a la invasion de lo real traumatico, constituyendo, asi, un marco.



LIMINALES. Escritos sobre psicologia y sociedad / Universidad Central de Chile 119
ISSN 0719-1758 ed. impresa. ISSN 0719-7748 ed. en linea. pp. 111-136

Carnaval y Politica

Como se sefiald en la metodologia, nuestra pregunta guia, “;Qué tiene
de traumatico en lo que fantaseamos cuando nos disfrazamos?” surge a partir
de la constatacion de la relacion entre sufrimiento y fiesta en el territorio,
lo que ya apunta a la relacion que las festividades tienen con la politica,
con la polis. Pensando la relacion con la ciudad, por lo tanto, entendemos
el carnaval de calle precisamente como un ejercicio de reivindicacién de
la ciudad y sus calles con gran peso politico. El carnaval crea una relacion
entre los cuerpos como sujetos del espacio, lo que fortalece un sentido de
poder de reivindicacion y amplia la idea de que la calle pertenece al pueblo,
ademas del sentimiento de pertenencia con la propia ciudad. Frydberg et al.
(2020, p. 6) corroboran nuestro argumento cuando afirman que la ocupa-
cion del espacio publico en el carnaval de calle posibilita “no solo la crea-
cion de lazos de afecto entre los participantes, sino también con la propia
ciudad”. Asi, el carnaval de calle es una figura clave en la construccion del
espacio urbano carioca, ya que resignifica algunos espacios.

Michel de Certeau (1998, p. 202, traduccién libre) hace una diferen-
ciacion entre espacio y lugar y sefiala que el espacio es “animado por el
conjunto de los movimientos que alli se despliegan”, incluyendo las rela-
ciones que se ejercen en un lugar. “En resumen, el espacio es un lugar
practicado. Asi, la calle, definida geométricamente por un urbanismo, se
transforma en espacio por los peatones” (de Certeau, 1998, p. 202, traduc-
cion libre). El carnaval, por su parte, afiade una segunda transformacion:
hace de la calle un espacio para la expresion de la fantasia y del peaton un
participante. La calle, como lugar, a partir de la inclusion del movimiento/
peaton, se transforma en calle como espacio y, con la presencia del carnaval
de calle, se convierte en calle como marco de la fantasia, un espacio de
festividad.

Ademas, el carnaval de calle es democratico, por lo que, durante la
época de la dictadura empresarial-militar, por ejemplo, hubo un vacia-
miento de la festividad, especialmente en la Zona Sur de Rio de Janeiro,
como senala Fernandes (2019). La autora escribe que “entre las razones que
pueden ser evocadas como posibles causas del declive del carnaval de calle
carioca®, es importante destacar el largo periodo de dictadura impuesto a la

6 Carioca es el gentilicio de quienes nacieron en Rio de Janeiro, pero también designa aquello
que se hace en la ciudad. Por eso, la autora Rita Fernandes escribe sobre un carnaval carioca.



120 Carnaval, expresién de la fantasia: Una respuesta colectiva y politica al trauma colonial
Amanda Abigail Garcia de Mendonga y Rita Maria Manso de Barros. Vol XIV. N° 29. Diciembre 2025

nacion” (Fernandes, 2019, p. 72, traduccidn libre). En la pagina siguiente,
observa que “en ese periodo, los blocos fueron encuadrados en las politicas
de normatizacion del Estado” (Fernandes, 2019, p. 73, traduccion libre).
Mas adelante, también sefnala que “s6lo a partir de mediados de 1980 se
percibe un movimiento carnavalesco continuo, marcado por un conjunto de
caracteristicas mas anarquicas, criticas y democraticas” (Fernandes, 2019,
p. 78, traduccion libre). No es una coincidencia que, a mediados de los afios
80, en 1985, finalizara la dictadura empresarial-militar brasileia.

La dictadura empresarial-militar, por lo tanto, hizo un intento de encua-
dramiento y normalizacion de lo que tiene su fuerza de existencia precisa-
mente en la inversion y la burla, o sea, el carnaval. Este vaciamiento de las
calles también da muestra de que el carnaval no tiene simplemente la funcion
de distraccion ni se trata de olvido, porque si asi fuera, la fiesta en las calles
aceptaria cierto nivel de encuadramiento y seguiria desfilando con la misma
frecuencia por las esquinas de la ciudad. De igual forma, cuando el movi-
miento de redemocratizacion empieza a ganar fuerza, también empieza la
recuperacion del carnaval de calle, lo que evidencia que el carnaval de calle
y la democracia van de la mano.

A las canciones antiguas de carnaval en portugués las llamamos
marchas y hay una llamada Marcha da Quarta-feira de Cinzas (miércoles
de cenizas) de Vinicius de Moraes y Carlos Lyra, de 1964, ano del golpe
militar, que canta: “Acab6 nuestro carnaval. Nadie oye el cantar de las
canciones. Nadie mas camina, brincando feliz. Y en los corazones nostalgia
y cenizas fue lo que quedo (...) Mas que nunca es necesario cantar” (Moraes
y Lira, 1964, traduccion libre). La cancion denuncia el sentimiento del
momento: el silencio, la ausencia de alegria y el intento de seguir adelante
cuando dice que, mas que nunca, es necesario cantar.

Ademas, el carnaval de calle también tiene participacion politica en la
Salud Mental en Rio de Janeiro a través de blocos formados por usuarios
de la red de salud mental, trabajadores y simpatizantes de la lucha anti-
manicomial, como Loucura Suburbana y Ta Pirando, Pirado, Pirou’ del
Instituto Municipal de Asistencia a la Salud Nise da Silveira. Estos colec-
tivos carnavalescos tienen gran importancia en la Reforma Psiquiatrica y la
Lucha Antimanicomial en Rio de Janeiro, promoviendo una integracion de
la locura en la ciudad.

7 En portugués, “ta pirado” es una expresion popular para decir que alguien ha enloquecido.



LIMINALES. Escritos sobre psicologia y sociedad / Universidad Central de Chile 121
ISSN 0719-1758 ed. impresa. ISSN 0719-7748 ed. en linea. pp. 111-136

Por lo tanto, vemos que la politica es inherente al carnaval y rescatar
la historia del periodo dictatorial nos recuerda el concepto de necropolitica
y, por ende, su autor Achille Mbembe, quien acufid el término y lo ofrecid
como una herramienta para la investigacion y analisis del contexto sociopo-
litico. En su ensayo titulado Necropolitica: biopoder, soberania, estado de
excepcion, politica de muerte (2018), el autor camerunés argumenta que la
necropolitica es la expresion de soberania que determina quién puede vivir
y quién debe morir, de manera que “ser soberano es ejercer control sobre la
mortalidad y definir la vida como la implementacién y manifestacion del
poder” (Mbembe, 2018, p. 5, traduccion libre). En este sentido, necropolitica
(politica de la muerte) y necropoder (poder de la muerte) van de la mano.

En lo que se refiere a las Escuelas de Samba, aunque no son nuestro
recorte principal de carnaval, es valido mencionar que muchas de estas agru-
paciones estan ubicadas dentro de comunidades que sufren cotidianamente
con la violencia no solo por parte del enfrentamiento de grupos criminales,
sino también por parte del mismo Estado. El carnaval, entonces, en sus
diferentes formas, constituye una via pulsional para quienes viven inmersos
en este contexto de caracter putrefacto de la vida en menor o mayor grado,
pero que atraviesa a todos. El carnaval y la samba brindan una dosis de
alegria que ayuda a sobrellevar un dia a dia lleno de riesgos. No es fruto del
acaso, entonces, que una cancion de carnaval diga asi:

Llora nuestra patria,

madre gentil,

lloran Marias y Clarisses

en el suelo de Brasil.

Pero sé que un dolor asi punzante

no sera en vano.

La esperanza

baila en la cuerda floja con sombrilla
y en cada paso de esa linea

puede lastimarse.

Mala suerte.

La esperanza equilibrista

sabe que el espectaculo

de todo artista

debe continuar.

(Bosco y Blanc, 1979, traduccion libre).



122 Carnaval, expresién de la fantasia: Una respuesta colectiva y politica al trauma colonial
Amanda Abigail Garcia de Mendonga y Rita Maria Manso de Barros. Vol XIV. N° 29. Diciembre 2025

Asi, el carioca sigue con su esperanza equilibrista inventando y haciendo
carnaval cada afio para secar las lagrimas de las Marias del suelo de Brasil.

Orfeo del carnaval: Una conversacion mitologica

Salvacidn de la miseria, batucada en procesion. “Y el pueblo en la calle
cantando/ es como una oracion, un ritual/ Es la procesion del samba bendi-
ciendo/ la fiesta del divino carnaval!”, asi canta Clara Nunes en su cancion
de 1974, Portela® na Avenida. El borde entre lo divino y lo profano: he aqui
el lugar del carnaval. Profano porque es la fiesta de la carne y los excesos.
Divino porque remonta a épocas muy antiguas, a las festividades catolicas
de la Edad Media. Ademas de estar directamente relacionado con la figura
de Dionisio, un dios griego que se entrega a los placeres mundanos y, por lo
tanto, conjuga en la misma imagen lo sagrado y lo profano. El carnaval es,
entonces, la fiesta de la carne, dionisiaca, que precede en cuarenta dias la
celebracion catolica de la Cuaresma, un momento de sacrificios. A una libe-
racién mayor de las pulsiones le sigue una represion a través de los sacrifi-
cios practicados. Por lo tanto, el carnaval nace ya como un instrumento de
compensacién, aunque anticipado.

Ademas de la Edad Media, también afiadimos el tiempo de la Antigiiedad
a partir del mito de Orfeo. Este, al igual que otros mitos, no tiene una tnica
version, pero algo que esta invariablemente presente es que Orfeo tenia el
don de la musica y su canto podia silenciar incluso el de las Sirenas. A partir
de este mito clasico de la mitologia greco-romana, Vinicius de Moraes
escribe una obra titulada Orfeu da Concei¢do, que encontramos en el arti-
culo del profesor de la Universidad de Sao Paulo, Rogerio Almeida. En la
version de Vinicius, la tragedia tiene como contexto el carnaval de calle de
Rio de Janeiro, y Orfeo es un hombre negro, habitante de una favela, violi-
nista y compositor de sambas. Seglin el profesor, “es como si el poeta se
preguntara: ;Y si Orfeo fuera brasilefio?’”” (Almeida, 2020, p. 359, traduc-
cion libre). Esto es lo que la obra de Moraes ensefa: un Orfeo brasilefio.

En el mito griego, Orfeo desciende a varios niveles del infierno en busca
de su amada Euridice, quien habia muerto por una picadura de serpiente tras
una persecucion. En Orfeu da Concei¢do, Euridice muere en medio del

8 Portela es el nombre de una importante escuela de samba en Rio de Janeiro, del barrio de
Madureira, de donde provienen muchos compositores de samba.



LIMINALES. Escritos sobre psicologia y sociedad / Universidad Central de Chile 123
ISSN 0719-1758 ed. impresa. ISSN 0719-7748 ed. en linea. pp. 111-136

carnaval que se desarrolla en la ciudad, y Orfeo va en busca de su amada.
En la obra, cuando Orfeo baja el monte donde esta la favela y va a la ciudad
es como descender a los niveles del infierno en la obra original. El carnaval,
por su parte, “que aparece como una marca temporal en el desarrollo de la
trama, se caracteriza como locura, fiesta diabdlica, momento de embriaguez
y excepcion al orden cotidiano, en referencia indirecta a los ritos dioni-
siacos” (Almeida, 2020, p. 359, traduccion libre).

Con Vinicius de Moraes (citado en Almeida, 2020), entonces, tenemos
el mito de Orfeo a la brasilefia. Pero no solo con ¢€l. Otra reinterpretacion
del mito es realizada por Marcel Camus en la pelicula Orfeo de Carnaval
(1959), también conocida como Orfeo Negro, la cual recibié un Oscar de
mejor pelicula extranjera para Francia en 1960. En la version cinematogra-
fica de Camus, el contexto es igualmente el carnaval que “es representado
en la pelicula como una fiesta tipicamente de la calle, regida por la diver-
sion, por la fantasia, por el samba y por el baile” (Almeida, 2020, p. 362,
traduccion libre), y Orfeo también es un habitante de la favela. El también
aparece como poseedor del don de la musica a tal punto que los nifios de
la comunidad creian que su musica era lo que hacia salir el sol. Dicha
escena nos lleva a pensar en la gran importancia de la poblacion negra en
la constitucioén de la cultura brasilefa en general, pero, sobre todo, musical.
Los instrumentos, costumbres y bailes de Africa arribaron a Brasil con las
personas esclavizadas hasta llegar al punto de que la samba sea una marca
reconocida de Brasil, que influy6 creativamente en el carnaval.

Tanto con Moraes como con Camus, vemos el mito clasico metamor-
fosearse en un mito hecho con nuestras caracteristicas y contextos, lo que
ilustra muy bien la intencién de la orientacion del psicoanalisis a la que
queremos contribuir, es decir, donde rescatamos lo tradicional, pero sin
perder de vista los contextos brasilenos y latinoamericanos.

Mascaras: Instrumentos de Metamorfosis

En su libro sobre la cultura popular, Mikhail Bakhtin reflexiona sobre el
significado de la méscara, destacando su estrecha relacion con el carnaval.
Bakhtin (1965/2010), sobre la mascara, senala:

La mascara traduce la alegria de las alternancias y las reencarna-
ciones, la alegre relatividad, la alegre negacion de la identidad y del
significado unico, la negacién de la coincidencia absurda consigo



124 Carnaval, expresién de la fantasia: Una respuesta colectiva y politica al trauma colonial
Amanda Abigail Garcia de Mendonga y Rita Maria Manso de Barros. Vol XIV. N° 29. Diciembre 2025

mismo; la mascara es la expresion de las transferencias, las meta-
morfosis, las violaciones de las fronteras naturales, el ridiculo,
los apodos; la mascara encarna el principio ladico de la vida, esta
basada en una peculiar interrelacion entre la realidad y la imagen,
caracteristica de las formas mas antiguas de los ritos y espectaculos
(Bakhtin, 1965/2010, p. 35, traduccion libre).

El fragmento destacado arriba resalta, por lo tanto, la relacion entre
realidad e imagen, lo que recuerda la fantasia. Esta, aunque no esta circuns-
crita en el campo imaginario, atraviesa a toda percepcion que un sujeto
tiene de la realidad, una vez que la fantasia es como la lente que uno viste
para acceder al mundo. Bakhtin destaca la complejidad involucrada en las
mascaras y sefala la absurda coincidencia de la mascara con uno mismo.
Hay algo que coincide entre la méscara (podemos pensarla como el disfraz
de carnaval) y el sujeto que la viste. Este “algo” es el hiato en que se cose
mascara y sujeto, pero sin pegarse, sin que se hagan uno mismo, mante-
niendo una separacion necesaria y estructural. Lo que llena ese espacio y
proporciona los hilos de la costura es la fantasia.

Como nos sefiala Marlene Soares Pinheiro en su libro Sob o Signo do
Carnaval: A Travessia do Avesso (1995), “la obligatoriedad de la méascara,
este nucleo de la cuestion carnavalesca (rito en revés), en relacion con el
lenguaje, es uno solo: haber terceridad” (p. 21). Ella contintia en la pagina
siguiente diciendo que “terceridad es la dimension simbdlica y lo simbolico
enmascara lo Real, porque lo representado no es la cosa en si, el signo no es
el objeto” (p. 22)°. El tercero — la mascara/fantasia — surge Ginicamente en
la medida en que se instala una Ley, algo que produce un hiato, la distancia
entre dos para que no formen uno, y es en la distancia entre estos dos donde
se instala la fantasia.

De esta manera, “nuestro cuerpo es, por lo tanto, un organismo fanta-
siado, enmascarado” (Pinheiro, 1995, p. 22). El cuerpo carnavalesco es
este cuerpo de muchos, que solo es posible en colectivo, tal como una

9 Lo real y la dimensién simbdlica son términos que vienen de la teoria lacaniana de los
tres registros: real, simbolico e imaginario. Lo real es lo que no se inscribe en la red de
significantes, es el campo del imposible y de la repeticién que no se piensa, es el campo
del goce. Lo simbdlico es el campo del significante y de la estructuracion del inconsciente,
es la instancia de la ley y de los limites. Lo imaginario es el lugar de la identificacion y del
narcisismo, es el campo donde el yo se organiza en una gestalt a partir de su imagen en el
espejo, que es atravesada por el otro.



LIMINALES. Escritos sobre psicologia y sociedad / Universidad Central de Chile 125
ISSN 0719-1758 ed. impresa. ISSN 0719-7748 ed. en linea. pp. 111-136

golondrina no hace verano. Asi, siguiendo la discusion sobre la mascara,
Marlene Pinheiro escribe lo siguiente:

Sea como espectaculo o como catarsis ladica, en cualquier carnaval,
siempre flota la misma cuestién: ;quién es quién? Negacioén de
identidad, o busqueda de ella, la mascara se manifiesta como
expresion de metamorfosis: jalguien o nadie?, solidificada en una
interconexion de la realidad onirica y de la imagen, caracteristicas
de las formas primordiales de los mitos, ritos y festividades popu-
lares. . . . la mascara alcanza la justa medida de la risa: sea cual sea
la méscara, esa que es la propia cara o la otra de carton, tras cada
una de ellas es bien posible que se encuentre el vacio (Pinheiro,
1995, p. 36, traduccion libre).

Pinheiro, entonces, apuesta a las mascaras como posibilidad de meta-
morfosis y, mas profundamente, como un velo para el vacio, para la nada.
Alli donde habita la angustia, donde esta el trauma no simbolizado, alli
donde reside lo Real. Para protegernos de este encuentro, entonces, nos
enmascaramos. Freud, en Os Caminhos da Formacdo dos Sintomas
(1917/2014), hace una importante consideracion sobre la fantasia:

En la actividad fantasiosa, por lo tanto, el hombre sigue gozando
de la libertad frente a toda presion exterior, libertad a la que, en
realidad, renuncié hace mucho tiempo. El logra ser, alternativa-
mente, un animal de placer y, de nuevo, una criatura sensata. La
escasa satisfaccion que logra extraer de la realidad no le es sufi-
ciente (Freud, 1917/2014, p. 494, traduccion libre).

Ahora bien, si la frase comenzara con “en la festividad del carnaval” en
lugar de “en la actividad fantasiosa”, podriamos sin problemas suponer que
se trata de un fragmento sobre el carnaval, lo que nos hace confiar alin mas en
nuestra hipdtesis de que el carnaval es una expresion social de la fantasia.
Después de todo, ;no es el carnaval una festividad en la que las personas
disfrutan de la sensacion de libertad? Aunque en la vida cotidiana sabemos
que esa libertad no opera asi y que la organizacion social es completamente
distinta, se alterna entre el participante del carnaval que busca el placer y
el ciudadano guiado por la razon, y al final sabemos que el carioca'® no se

10 Carioca es el gentilicio de quienes nacieron en Rio de Janeiro, pero también designa
aquello que se hace en la ciudad. Por eso, la autora Rita Fernandes escribe sobre un carnaval
carioca.



126 Carnaval, expresién de la fantasia: Una respuesta colectiva y politica al trauma colonial
Amanda Abigail Garcia de Mendonga y Rita Maria Manso de Barros. Vol XIV. N° 29. Diciembre 2025

conforma con la escasa satisfaccion que extrae de la realidad. Freud escribe:
“el reino intermedio de la fantasia cuenta con la aprobacion general de los
hombres, y todo aquel que sufre privaciones espera de ella mitigacion y
consuelo” (1917/2014, p. 499, traduccion libre). Para el carioca, la realidad
cotidiana no es suficiente; necesita del carnaval, necesita deleitarse por los
callejones y avenidas en medio de un colectivo que fantasea; juega a la
libertad y juega a ser feliz.

Juan David Nasio (2007, p. 10), sobre el teatro catartico fantasioso, nos
sefiala que se trata de un recuerdo que, aunque no emerja a la conciencia,
sigue siendo activo. Con esto, podemos preguntarnos: ;Qué recordamos
con el carnaval? Y respondemos diciendo que con el carnaval recordamos
nuestra historia, nuestro origen, nuestra transgeneracionalidad. Asi, cada
vez que hacemos carnaval, recordamos quiénes somos. El carnaval es para
no olvidar. Por eso, el carnaval es resistencia politica.

Sin embargo, tal recuerdo no es un recuerdo a nivel simbolico, dicho,
sino un recuerdo actuado. Freud nos sefala sobre los recuerdos que se dan
a través de la actuacion en Lembrar, Repetir e Perlaborar (1914/2019),
de manera que, bajo las condiciones de resistencia, en lugar de recordar,
el sujeto repite, actiia. Freud escribe: “¢l repite todo lo que ya se impuso
a partir de las fuentes de su reprimido en su esencia evidente, sus inhibi-
ciones y posiciones inviables, sus rasgos de caracter patologicos” (Freud,
1914/2019, p. 156, traducciodn libre). Asi, tanto la catarsis como el origen,
la memoria, aparecen en el carnaval. Algo similar escribe Betty Milan en
la contraportada de su libro Brasil: Os bastidores do carnaval. La psicoa-
nalista escribe:

(Y siel Carnaval no fuera solo el dia del olvido? ;Y si fuera nuestra
memoria? La repeticion de la fantasia que hicieron los descubri-
dores, la de un dia entrar en el Paraiso. ;Y si el Carnaval fuera,
sobre todo, la reinvencion permanente de Brasil para si y para los
demas? (Milan, 1986, traduccion libre).

Milan también destaca, por lo tanto, la dimensién de la memoria entre-
lazada al carnaval. S6lo hariamos una salvedad: no estamos de acuerdo en
que se trate de una repeticion de la fantasia de los “descubridores”, sino una
fantasia de un Paraiso para compensar la violencia cometida por los “descu-
bridores” — término que hoy en dia ha caido en desuso, siendo preferible
“conquistadores” o “invasores”. Respecto al carnaval como una reinvencion



LIMINALES. Escritos sobre psicologia y sociedad / Universidad Central de Chile 127
ISSN 0719-1758 ed. impresa. ISSN 0719-7748 ed. en linea. pp. 111-136

permanente de Brasil, pensamos que es una perspectiva interesante de una
repeticion inventiva, que no esta petrificada en el trauma, pero que cada
vez que se actualiza trae algo nuevo. Esto es observable en la historia del
carnaval, que ha tenido diferentes tonos a lo largo de su historia. Siendo
odiado por algunos, amado por muchos, subrayamos el carnaval como una
fiesta de la memoria y no del olvido, ademas de un ejercicio de permanente
reinvencion, como sefala Betty Milan.

Trauma colonial y el superyé de la cultura

Si pensamos en repeticion y fantasia eso nos lleva al tema de lo Real
y el trauma a partir de Lacan. El autor francés, entrelazando los cuatro
conceptos (fantasia, repeticion, Real y trauma) escribe: “El lugar de lo real
que va del trauma a la fantasia — en la medida en que la fantasia no es nunca
mas que la pantalla que disimula algo absolutamente primero, determinante
en la funcion de la repeticion” (Lacan, 1964/2008, p. 64, traduccién libre).
Si por un lado lo Real se presenta en forma de trauma, que es algo inasimi-
lable por lo simbdlico, por otro lado, el carnaval es un intento de asimilar lo
inasimilable — aquello que hay de traumatico en nuestra historia, y por eso
recurrimos al arte, a lo colectivo y a la fantasia. El carnaval, podemos decir,
es un periodo que permite la superacion de los traumas. Permite el retorno,
para la sublimacién, de lo que durante tanto tiempo fue reprimido por el
inconsciente en el sujeto o en la sociedad.

La dimensién del trauma es central para el psicoanalisis desde su
fundacion a partir del trabajo con la histeria que Freud desarrolla con Josef
Breuer. El trauma, inicialmente, se destacaba como un acontecimiento
externo que desencadena una inundacion pulsional. Originalmente, seria
consecuencia de un abuso de indole sexual ocurrido a una edad temprana.
Aqui tendriamos la fuente de la histeria. Para llegar a la neurosis obse-
siva, seria necesaria la reproduccion de la experiencia, haciendo del otro la
victima pasiva de la experiencia sufrida. Mas tarde, al abandonar su “neur6-
tica”, ¢l desplaza del exterior al interior la experiencia traumatica, propo-
niendo que lo fundamental es la fantasia de haber sido seducido.

En términos colectivos, la idea de trauma comenzd asociada a un
accidente violento y abrupto, y no se registraba antes del siglo XIX.
Con la Revolucién Industrial y la construccion de ferrocarriles, los acci-
dentes comenzaron a ocurrir a un ritmo acelerado: en las fabricas, en las



128 Carnaval, expresién de la fantasia: Una respuesta colectiva y politica al trauma colonial
Amanda Abigail Garcia de Mendonga y Rita Maria Manso de Barros. Vol XIV. N° 29. Diciembre 2025

metaltrgicas, en los ferrocarriles. Los obreros eran los mas afectados, claro,
por estar mas expuestos. Pero lo que mas llamaba la atencion de la medi-
cina en aquella época era el hecho de que existia un tipo de enfermedad
que no venia acompafiada de lesion en ningin 6rgano, lo que servia para
descalificar a los obreros, y mas tarde a los soldados, cuya autenticidad del
sufrimiento era cuestionada. Este fue un tema que intereso al psicoanalisis a
partir de los traumatizados por la Gran Guerra, que regresaban con diversas
secuelas no fisicas, sino psicologicas.

Para Lacan, el trauma se relaciona directamente con el registro de lo
real y su caracter de que hay algo imposible de simbolizar, inasimilable.
Ademas, el trauma est4 presente para el sujeto desde el principio porque la
eleccion por la vida es traumatica. Si en el origen estaba el verbo, y el verbo
— el habla, la entrada en el lenguaje — exige un esfuerzo, tenemos desde el
inicio una experiencia traumatica, es decir, una que hizo que el cuerpo fuera
invadido por intensidades pulsionales. La propia colocacion del falo como
primer significante, que inaugura toda la secuencia posterior, enfatiza que
sin una fisura inicial la cadena no avanza. Por eso Lacan propone llamar
troumatisme a ese agujero (trou) traumatico, y este agujero insiste en su
ausencia por una repeticion (Lacan, 1964/2008, p. 59-60).

Sobre la relacion con el periodo colonial nos preguntamos: ;Podemos
hablar de trauma colonial? La psicoanalista afro-portuguesa Grada Kilomba
defiende que si. En su libro Memodrias da plantagdo (2019), denuncia la
resistencia de algunos psicoanalistas en reconocer el racismo cotidiano y
la colonizacion como fendémenos traumaticos (Kilomba, 2019, p. 215). En
palabras de la autora:

El trauma, sin embargo, rara vez se discute en el contexto del
racismo. (...) Los/las psicoanalistas tradicionales no reconocieron
la influencia de las fuerzas sociales e histéricas en la formacion del
trauma (Bouson, 2000; Fanon, 1967). Sin embargo, los dolorosos
efectos del trauma demuestran que las/los africanas/os del conti-
nente y la didspora fueron forzados/as a lidiar no solo con traumas
individuales y familiares dentro de la cultura blanca dominante,
sino también con el trauma histdrico colectivo de la esclavitud
y el colonialismo reeditado y restaurado en el racismo cotidiano
(Kilomba, 2019, p. 215, traduccion libre).



LIMINALES. Escritos sobre psicologia y sociedad / Universidad Central de Chile 129
ISSN 0719-1758 ed. impresa. ISSN 0719-7748 ed. en linea. pp. 111-136

Grada Kilomba, por lo tanto, aboga por el reconocimiento del racismo
cotidiano como una irrupcion traumatica, bien como por el regreso/actua-
lizacion del escenario colonial. No es casual que uno de los subtitulos
de su libro se titule precisamente Trauma Colonial. Por lo tanto, en este
trabajo estamos en consonancia con la autora al postular que entendemos
la historia colonial como traumatica. Por un lado estaba la Metropoli, la
realeza europea; por el otro, una nacién subyugada, considerada inferior y
destinada a servir. El psicoanalista Contardo Calligaris (1991, p. 29) escribe
sobre el adjetivo patrio brasileiro y nos cuenta que este era “el nombre
comun de quien trabaja, explotado, en la explotacion del pau-brasil.”
(Calligaris, 1991, p. 29, traduccion libre).

La palabra que denomina a quien nace en tierras brasilefias tiene en su
etimologia el sentido de explotacion. Esto no es trivial. Brasil fue el unico
pais que recibid al rey en la colonia. De hecho, fue la tinica colonia que, por
un tiempo, fue la capital de la metropoli. Brasil, que tuvo su independencia
realizada por el emperador. Seria ingenuo pensar que tales acciones no dejan
ningun tipo de registro en la organizacion social. Las autoras del articulo O
descentramento como imperativo a uma psicanalise brasileira (2021) son
categoricas al afirmar que “lo que funda el pais es la colonizacion. La inva-
sion europea decidid qué era civilizado y qué era humano, utilizando para
ello la religion y la ciencia en favor del poder de una raza sobre las otras”
(Ribeiro y Mendonga, 2021, p. 107). Respecto a la explotacion de la tierra y
su pueblo, la psicoanalista Andréa Guerra hace una declaracion importante:

El Supery6 agencia al Yo a partir del Ideal del Yo. Si el Ideal del Yo
esta encarnado por el colonizador, de alli surgiran las restricciones
que producen sus efectos inconscientes junto a modos (no) consen-
suados de goce. Se constituye, asi, en el modelo patriarcal, blanco,
acumulado y cisheteronormativo, la linea abismal de pertenencia a
lo que se legitima como norma humana. Se dibuja, a la manera del
Imperio, como se puede usufructuar de un cuerpo, de un pueblo, de
una tierra (Guerra, 2021, p. 276, traduccion libre).

El fragmento de Guerra es complementado con el raciocinio que nos
trae la psicoanalista Neusa Santos Souza respecto a la formacion del Ideal
del Yo para un sujeto negro, que tiene especificidades, conforme nos ensefia
la psicoanalista. Segun Souza, el negro tiene en el branco su Ideal, producto
de la cultura marcada por el racismo. Dentro de esta configuracion, es
necesario un proceso de construccion de un nuevo Ideal del Yo a partir



130 Carnaval, expresién de la fantasia: Una respuesta colectiva y politica al trauma colonial
Amanda Abigail Garcia de Mendonga y Rita Maria Manso de Barros. Vol XIV. N° 29. Diciembre 2025

de sus valores, referencias e historias, de manera a tener un rostro propio
(Souza, 1983/2021, p. 77). “Un ideal construido a través de la militancia
politica, lugar privilegiado de construccion transformadora de la historia”
(Souza, 1983/2021, p. 77, traduccion libre). Las afirmaciones de Souza nos
hacen reflexionar sobre cuan importantes son los lugares de militancia, la
presencia de personas negras en la politica, los espacios culturales de repre-
sentatividad, como la musica, el carnaval, entre otros, como también lugares
de sanacion. Todo esto esta en consonancia con el conocido aforismo laca-
niano (Lacan, 1967/2024, p. 267, traduccion libre): “el inconsciente es la
politica”.

Si el Ideal del Yo esta estrictamente relacionado con el Superyd y
también a la figura del colonizador, entonces podemos pensar a partir de
las formulaciones de Freud, en Mal-estar na cultura (1930/2020), cuando
escribe sobre el “Supery6 de la cultura [Kultur-Uber-Ich]” (p. 400, traduc-
cion libre). En este sentido, la cultura y la sociedad también tendrian un
Supery6 segun el cual opera, seglin esta formulacion freudiana. EI concepto
de Supery6 de la cultura es lo que permite la existencia de esta investiga-
cion, ya que admitir tal elaboracion freudiana nos permite suponer que es
contra esta instancia que el carnaval de calle se rebela. En este sentido,
podemos sefialar algunos puntos que evidencian la presencia de un Supery6
de la cultura: estan en las leyes que en cualquier sociedad estan presentes,
sean escritas u orales; también estan en la ética, la moral, los valores, etc.

Es en este punto que Freud recupera el mandamiento cristiano que dice
“ama a tu projimo como a ti mismo”, el cual pone como un mandamiento
del Superyé de la cultura, y se pregunta como seria posible tal acto de amor
frente a la hostilidad inherente al ser humano. Por lo tanto, el Superyo
“decreta un mandamiento y no pregunta si es posible que el ser humano
le obedezca” (Freud, 1930/2020, p. 402, traduccion libre), comportan-
dose como un dictador. La buena noticia es que, ante estas renuncias, la
cultura y los individuos que la hacen posible van generando caminos para
las pulsiones. Un camino importante es el de la sublimacion, ya que “ella
posibilita que las actividades psiquicas superiores, cientificas, artisticas,
ideoldgicas tengan un papel tan importante en la vida cultural” (Freud,
1930/2020, p. 347, traduccion libre). Asi, también podemos decir que
gracias a la imposibilidad de satisfacer completamente las pulsiones es que
tenemos sociedad, cultura, arte, ciencia, politica y, claro, carnaval.



LIMINALES. Escritos sobre psicologia y sociedad / Universidad Central de Chile 131
ISSN 0719-1758 ed. impresa. ISSN 0719-7748 ed. en linea. pp. 111-136

Didacticamente, entonces, podriamos situar la pulsion, esa fuerza que
exige satisfaccion, como una fuerza que constituye una represa hidroeléc-
trica productora de energia. Esa fuerza represada en la hidroeléctrica, la
pulsion, quiere ser satisfecha. “La libido es como una barrera y necesita
escapar hacia algun lugar donde pueda liberar la energia invertida, conforme
a la exigencia del principio de placer” (Freud, 1917/2014, p. 477, traduc-
cion libre). Sin embargo, esa exigencia es tan grande (jquiere gozar!) que,
si se autoriza la satisfaccion solicitada, se produciria un rompimiento de
la represa, y el resultado seria catastrofico, dada la intensidad que hay. El
aparato psiquico, entonces, tiene frente a si la cuestion de como agradar a
la pulsion para que se satisfaga un poco, pero sin caer en la autodestruccion
que seria la ruptura de la represa, la inundacion, el goce desmedido. La
salida es la fantasia, el término medio, que permite a la represa liberar el
agua poco a poco, calmando un poco los impulsos de la pulsion, pero sin
romper completamente, generando energia y haciendo funcionar el sistema
sin catastrofes.

En términos culturales, por lo tanto, el carnaval es ese momento en que
la represa se abre levemente y algo de esa exigencia de satisfaccion sale a la
luz. El carnaval es, entonces, una catarsis, una festividad movida por deseo
y por libido, y también una descarga de tension. El carnaval es el momento
de “sacarlo”. Asi, si el carnaval se rebela contra el Kultur-Uber-Ich, el
Supery¢ de la Cultura, podemos decir que el carnaval insurge contra todo lo
que el Kultur-Uber-Ich trae consigo, es decir, el conglomerado de normas
sociales. Estas, que segun escribe Guerra, estan dibujadas a la manera del
Imperio, que tiene como Ideal del Yo la figura del colonizador.

Todo este proceso acarrea efectos inconscientes para la organizacioén
de una cultura y su pueblo, que en el caso brasilefio tiene en el carnaval
uno de los efectos (efecto a partir de la fantasia y sublimacioén), aunque
por otro lado hace falta mirar hacia el no nombramiento y no reparacion de
las violencias sufridas a nivel social. Como nos sefiala Zizek, “la fantasia
oculta el hecho de que el Otro, el orden simbolico, se estructura en torno
a una imposibilidad traumatica, en torno a algo que no puede ser simboli-
zado, es decir, el real del goce” (Zizek, 1992, p. 121, traduccién libre). La
fantasia, por lo tanto, viene a cubrir lo traumatico y a frenar el goce insis-
tente. Hay un sin palabras que escapa al lenguaje y se enreda en medio de
la festividad.



132 Carnaval, expresién de la fantasia: Una respuesta colectiva y politica al trauma colonial
Amanda Abigail Garcia de Mendonga y Rita Maria Manso de Barros. Vol XIV. N° 29. Diciembre 2025

De este modo, no hay razonamiento logico suficiente que justifique la
violenta historia brasilefia que, incluso, sigue reproduciéndose sobre todo
en las favelas y periferias, como “un pasado traumatico que se reinterpreta
a través del racismo cotidiano . . . [al igual que] un trauma colonial que ha
sido memorizado” (Kilomba, 2019, p. 213, traduccidn libre). Utilizamos la
palabra reproduccion porque, a diferencia de repeticion que nos habla de
algo nuevo, la reproduccion trae “la idea de lo mismo, o sea, no indica al
nuevo como salida, no provoca ningun tipo de ruptura” (Manso de Barros,
2023, p. 25, traduccion libre).

Ademas, pensemos en los dos tiempos del trauma en psicoanalisis, el
“del acontecimiento tragico original que evoca la necesidad del recalque
en un sujeto desamparado y un segundo acontecimiento que desrecalca
el primero y que, ahora si, lleva el sujeto a necesitar de la formacion de
sintoma” (Manso de Barros, 2023, p. 26, traduccion libre). A partir de la
concepcion del trauma podemos hacer la relacion entre la violencia come-
tida en el territorio en la época colonial, sobre todo en contra de los sujetos
negros que eran tratados no como sujetos sino como mercancia y los dias
actuales con lo que se vive en las periferias de la ciudad de Rio de Janeiro,
donde la violencia es cometida incluso por las fuerzas de “seguridad” del
Estado.

El doctor en ciencias humanas, Horacio Ardoz, usa el término “fenome-
nologia del horror” para referirse a la realidad de los cuerpos y territorios
afectados por la violencia productiva del orden colonial y dice que estas
“nuevas formas de violencia activan los viejos fantasmas del terror origi-
nario y ciclico, remitiendo al dolor histérico y a la injusticia inmemorial”
(Arédoz, 2020, p. 42, traduccién libre). Asi, ;como no hacer carnaval? El
carnaval es oxigeno para toda la sociedad, pero principalmente para las
personas que sufren de manera cotidiana con la violencia abrumadora. Es
una entre las multiples formas posibles de reconocimiento y testimonio de
una historia, aunque de manera actuada y no hablada.



LIMINALES. Escritos sobre psicologia y sociedad / Universidad Central de Chile 133
ISSN 0719-1758 ed. impresa. ISSN 0719-7748 ed. en linea. pp. 111-136

Consideraciones finales

Decolonizar es una tarea ardua. Algunos dicen que es una tonteria, ya
que han pasado quinientos afios. Con el psicoanalisis, sin embargo, sabemos
que el tiempo no es cronoldgico y que el pasado, el presente y el futuro se
entrelazan como hilos de deseo (Freud, 1908/2018, p. 58). Por lo tanto, la
decolonizacion es un trabajo en construccion; y enfatizamos que no se trata
de una perspectiva que intenta borrar las huellas que la colonialidad dejo
en nuestra sociedad, sino de preguntar: ;Qué hacemos con esas huellas?
Y, para formular una pregunta, primero es necesario reconocer las marcas.
Solo entonces, podemos pensar en inventividad, en lo que ya se ha hecho,
donde y como nos ha afectado y qué reparaciones necesitan ser articuladas.
En el presente articulo intentamos ensefar como, en el carnaval, liberamos
espacio en la ciudad para el desfile de la fantasia que, conjugando principio
de realidad y principio de placer, da un poco mas de libertad a este Gltimo
para ejercerse, y de alli las inversiones, los disfraces, la musica y la embria-
guez dionisiaca.

Bakhtin (1965/2010, p. 65), en este sentido, compara a los seres
humanos con toneles de vino. El escribe que si los toneles de vino no fueran
destapados de vez en cuando para la entrada del aire, estallarian. Por lo
tanto, los humanos necesitamos los festejos como los toneles de vino nece-
sitan ser destapados de vez en cuando. “Por eso nos permitimos algunos
dias de bufoneria (la necedad), para luego regresar con duplicado celo al
servicio del Senor” (Bakhtin, 1965/2010, p. 65, traduccion libre). De igual
forma, el carnaval excede los limites de lo cotidiano para luego llegar el
tiempo de la cuaresma. Fantasear es, por lo tanto, saludable. Sin la fantasia
estariamos sumidos en pura angustia, estallariamos como los toneles de
vino. El psicoanalisis nos ensefia que la fantasia es esa habil negociadora,
habitante de la frontera entre el impulso al goce y la realidad. Asi, aparece
como la ventana por la cual el sujeto accede al mundo, de forma deseante,
y actua en la conservacion de la vida. Pues, al no ceder a la orden de goce,
preserva al sujeto, ya que la entrega al goce de manera desenfrenada lo
conduciria a la muerte.

Apostando en los afectos como forma de reencantar la vida es que
en esta tierra hacemos fiesta, porque festejar es como poner aparatos para
respirar en un estado critico de salud. La fiesta también alimenta. Como



134 Carnaval, expresién de la fantasia: Una respuesta colectiva y politica al trauma colonial
Amanda Abigail Garcia de Mendonga y Rita Maria Manso de Barros. Vol XIV. N° 29. Diciembre 2025

declara Jodosinho Trinta, famoso carnavalesco'' brasilefio: “Cuando una
trabajadora del hogar se viste de Cenicienta, de noble, hace parte de la
nobleza medieval, esta con las joyas mas auténticas porque son las de la
imaginacion, del placer que ella esté sintiendo” (citado en Milan, 1986, p.
47, traduccion libre). Mas adelante encontramos otra declaracion del carna-
valesco que dice:

Todos queremos ser algo y la tnica manera que el obrero, el
trabajador, la trabajadora del hogar o la lavandera encuentran
para realizar esto es el Carnaval, que no es huida, es una nece-
sidad visceral, como comer, dormir, porque ademas del pan, el
ser humano debe tener un mundo magico, su momento de suefio
(Trinta citado en Milan, 1986, p. 49, traduccion libre).

Por lo tanto, en Rio de Janeiro, hacer carnaval es una necesidad. El
carnaval, como expresion de la fantasia a nivel colectivo y cultural, es una
respuesta hecha en nombre propio, con arte y representatividad. El carnaval
es resistencia politica, memoria e insistencia, que parece cantar Apesar de
vocé, de Chico Buarque. Apesar de todo el horror que compone la ciudad, el
carioca logra hacer fiesta, jy mas que lograrlo, lo necesita! Bakhtin escribe
que “el denominador comun de todas las caracteristicas carnavalescas (...)
es su relacion con el tiempo alegre” (Bakhtin, 1965/2010, p. 191, traduc-
cion libre). Ya lo decia el Manifesto Antropofago: “La alegria es la prueba
de nueve” (Andrade, 1928/2017, p. 43). El humor y la risa son recursos que
el carioca genera para seguir adelante.

El hecho de senalar la relevancia que la historia colonial ejerce en la
cultura brasilefa y en el carnaval carioca no indica de ninguna manera un
aprisionamiento condenatorio. Espacios de reconocimiento de la memoria
y cultura y politicas publicas eficientes que trabajan en favor de los sectores
mas marginales y vulnerables de la sociedad ejercen un papel fundamental
en el intento de apertura de nuevas posibilidades y perspectivas para el
pais. Estudiar el carnaval, por lo tanto, es una invitacion a la memoria y a
la resistencia politica orientada a la valorizacion de la cultura popular como
lugar de ensefianza y circulacion de los rastros transgeneracionales que la
cultura produce.

11 Profesional que disefa y organiza desfiles de carnaval.



LIMINALES. Escritos sobre psicologia y sociedad / Universidad Central de Chile 135
ISSN 0719-1758 ed. impresa. ISSN 0719-7748 ed. en linea. pp. 111-136

Referencias bibliograficas

Almeida, R. de. (2020). Orfeu no carnaval: Ensaio sobre as adaptagdes da
peca Orfeu da Conceicdo. Revista Extraprensa, 14(1), 353-370. https://
doi.org/10.11606/extraprensa2020.173549

Andrade, O. (2017). Manifesto antropofago. En Manifesto antropdéfago
e outros textos (pp. 43-60). Penguin Classics Companhia das Letras.
(Trabajo original publicado en 1928).

Ardoz, H. (2020). Mineragdo genealogia do desastre: O extrativismo na
Ameérica como origem da modernidade. Elefante.

Bakhtin, M. (2010). 4 cultura popular na Ildade Média e no Renascimento: O
contexto de Francgois Rabelais. Hucitec. (Trabajo original publicado en
1965).

Bosco, J. y Blanc, A. (1979). O bébado e a equilibrista. En Songbook Jodo
Bosco: v. 1 [CD]. Lumiar.

Buarque, C. (1978). Apesar de vocé. En Chico Buarque [Album]. Philips.

Calligaris, C. (1991). Hello Brasil!: Notas de um psicanalista europeu viajando
ao Brasil (2* ed.). Escuta.

Certeau, M. (1998). 4 inven¢do do cotidiano (3* ed.). Vozes.

Elia, L. (2000). Psicanalise: Clinica e pesquisa. En S. Alberti y L. Elia (Orgs.),
Clinica e pesquisa em psicanalise (pp. 19-36). Rios Ambiciosos.

Fernandes, R. (2019). Meu bloco na rua: A retomada do carnaval de rua do
Rio de Janeiro. Civilizagao Brasileira.

Freud, S. (1976). El chiste y su relacion con el inconsciente. En S. Freud, Obras
completas (vol. 8, pp. 1-247). Amorrortu. (Trabajo original publicado en
1905).

Freud, S. (2014). Os caminhos da formagao dos sintomas. En Obras completas,
volume 13: Conferéncias introdutorias a psicanalise (1916-1917) (pp.
475-500). Companhia das Letras. (Trabajo original publicado en 1917).

Freud, S. (2018). O poeta ¢ o fantasiar. En Arte, literatura e os artistas (pp.
53-66). Auténtica. (Trabajo original publicado en 1908).

Freud, S. (2019). Lembrar, repetir e perlaborar. En Fundamentos da clinica
psicanalitica (2* ed., pp. 151-164). Auténtica. (Trabajo original publicado
en 1914).

Freud, S. (2020). O mal-estar na cultura. En Cultura, sociedade e religiao: O

mal-estar na cultura e outros escritos (pp. 305-405). Auténtica. (Trabajo
original publicado en 1930).


https://doi.org/10.11606/extraprensa2020.173549
https://doi.org/10.11606/extraprensa2020.173549

136 Carnaval, expresién de la fantasia: Una respuesta colectiva y politica al trauma colonial
Amanda Abigail Garcia de Mendonga y Rita Maria Manso de Barros. Vol XIV. N° 29. Diciembre 2025

Frydberg, M., Ferreira, A. y Dias, E. (2020). “Ocupamos as ruas com
estandartes, confetes e serpentinas mostrando que o Rio ¢ nosso”: O
carnaval dos blocos de rua como espaco de luta politica pelo direito a
cidade. Ponto Urbe, 27. https://doi.org/10.4000/pontourbe.9327

Guerra, A. y Lima, R. (Eds.). (2021). 4 psicandlise em elipse decolonial. n-1
edicdes.

Kilomba, G. (2019). Memorias da plantag¢do: Episodios de racismo cotidiano.
Cobogo.

Kusch, R. (2020). América profunda [Edicion Kindle]. Biblos. (Trabajo
original publicado en 1962).

Lacan, J. (1998). Subversao do sujeito e dialética do desejo no inconsciente
freudiano. En Escritos (pp. 807-842). Zahar. (Trabajo original publicado
en 1960).

Lacan, J. (2008). Seminario, livro 11: Os quatro conceitos fundamentais da
psicandlise. Zahar. (Seminario realizado en 1964).

Lacan, J. (2024). Semindrio, livro 14: A logica do fantasma. Zahar. (Seminario
realizado en 1967).

Manso de Barros, R. M. (2023). Amnistia y ruptura: Recordar, juzgar,
responsabilizar por no repetir. Revista Liminales. Escritos sobre Psicologia
v Sociedad, 12(24), 17-38. https://doi.org/10.54255/lim.vol12.num24.709

Mbembe, A. (2018). Necropolitica (3* ed.). n-1 edicdes.

Milan, B. (1986). Brasil: Os bastidores do carnaval. Eucatex.

Moraes, V. de y Lyra, C. (1964). Marcha da quarta-feira de cinzas [Cancion].
En Para Viver Um Grande Amor [Album]. Philips.

Nasio, J. D. (2007). 4 fantasia: O prazer de ler Lacan. Zahar.

Pinheiro, M. S. (1995). 4 travessia do avesso: Sob o signo do carnaval.
Annablume.

Ribeiro, C. y Mendonga, R. (2021). O descentramento como imperativo a uma
psicanalise brasileira. En A. Guerra y R. Lima (Orgs.), 4 psicandlise em
elipse decolonial (pp. 105-113). n-1 edigoes.

Souza, N. S. (2021). Tornar-se negro ou as vicissitudes da identidade do
negro brasileiro em ascensdo social. Zahar. (Trabajo original publicado
en 1983).

Zizek, S. (1992). Eles nio sabem o que fazem: O sublime objeto da ideologia.
Zahar.


https://doi.org/10.4000/pontourbe.9327
https://doi.org/10.54255/lim.vol12.num24.709

